

للذي حَامِر (حِيثِن مُحَدَّثِن لِيَدُل هِيمَ (طِعَرِي اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللِّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللِّهُ عَلَى اللْعِلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللِّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَ

ۼڡٙؾ ٳڶڵڒڰؚٷڒۼڹڵڶۼؽڵڿۼٛۼۛڗ۫ڵڂۣٳڹڒؿ۠ٵ

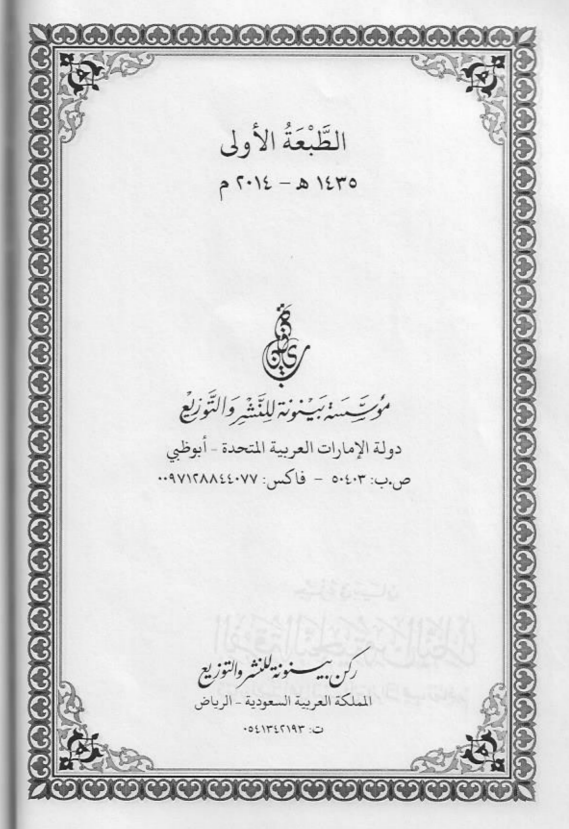


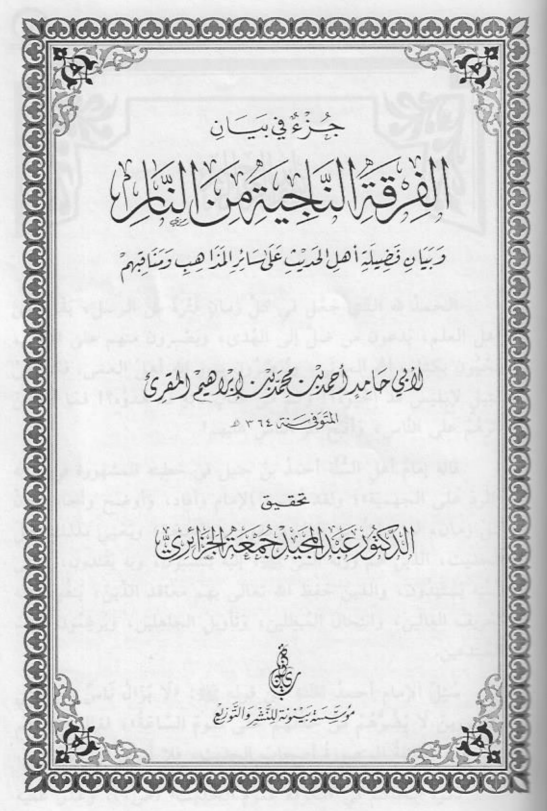


للذي حَامِر (حِيثِر بَعَمَرُ بَعَ مَرْد لِيَرُوهِ مِ الْمُعَرِيُ الْمُعَرِيُ الْمُعْرِيُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللّلِي اللَّهُ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّلَّا لَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

عقية ٳڶڒڮٷڒۼڹڒڸۼؽڵڔ۫ڿؠؘۼ۪ؠٛٞڮڮڶڗؙڒؽ۠









الحمدُ لله الذي جَعَل في كلِّ زمانٍ فَتْرَةً من الرسل، بَقَايَا من أهل العلم، يَدعون من ضلَّ إلى الهُدى، ويَصْبِرون منهم على الأذَى، يُحْيُون بكتاب الله الموتى، ويُبَصِّرُون بنور الله أهلَ العمى. فكمْ مِنْ يُحْيُون بكتاب الله الموتى، ويُبَصِّرُون بنور الله أهلَ العمى. فكمْ مِنْ قَتِيلِ لإبليس قد أَحْيَوْهُ؟! وكمْ من ضالٍ تَائهِ قد هَدَوْه؟! فمَا أحسنَ أَثْرَهُمْ على النَّاسِ، وَأَقْبَحَ أَثْرَ النَّاسِ عليهم!

قاله إمامُ أهلِ السُّنَة أحمدُ بنُ حنبل في خطبته المشهورة في كتابه «الردّ على الجهميّة»؛ ولقد أحسن الإمام وأفاد، وأوضح وأجاد، فإنّ كلّ زمان، لم يخلُ من عَالم، تقوم به الحجّة؛ ويَعْنِي بذلك أهلَ الحديث، الذين هُم ورَثَةُ النَّبِيُّ يَيُلُانُ، إليه يَنْتسبون، وبه يَقْتدون، وعلى سُنَّتِه يَستَنِدُون، والذين حَفِظَ الله تعالى بهم معاقد الدِّين، يَنفُونَ عنه تَحْرِيفَ الغالين، وانتِحالَ المُبطِلين، وتَأْويلَ الجَاهِلين، ويُرغِمُون أنوفَ المُبتَدِعين.

سُئِلَ الإمام أحمدُ كَلَّلَهُ عن قوله ﷺ: «لَا يَزَالُ نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي مَنْصُورِينَ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ»، فقال: «إِنْ لم تَكُنْ هذه الطَّائفةُ المنصورةُ أصحابَ الحديثِ، فلا أُدرِي مَنْ هُمْ؟!».

ذكرَهُ الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (ص٢)، وعلَّقَ عليه

فقال: ﴿ وَفِي مثل هذا قيل: مَنْ أُمَّرَ السُّنَّةَ عَلَى نَفْسِه قَوْلاً وَفِعْلاً نَطَقَ بالحقِّ. فلقد أحسنَ أحمدُ بنُ حنبل في تفسير هذا الخبر: أنَّ الطَّائفةَ المنصورةَ الَّتِي يُرفِّعُ الخِذلانُ عنهم إلى قيام السَّاعة، هم أصحابُ الحديث، ومَنْ أحَقُّ بهذا التَّأويل، مِنْ قوم؟! سَلَكوا مَحجَّةَ الصَّالحين، واتَّبعُوا آثارَ السَّلفِ من الماضين، ودمغوا أهلَ البدع والمُخَالِفين، بسُنَن رسول الله صلَّى الله عليه وعلى آله أجمعين».

فَحَقًّا، هم الطائفة المنصورة، مناقبهم مشهورة، ومآثرهم منثورة. وقد صارت كلِّ فرقة من الفرق، تدّعي أنّها هي الطائفة المنصورة، وهمهات همهات!

وكُلِّ يَدَّعِي وَصْلاً بِلَّيْلَى وَلَيْلَى لا تُقِرُّ لهمْ بِذَاكَا

وكيف يحقّ لهم ذلك؟! وقد عقدوا ألوية الفتنة، وأطلقوا أعنّة المحنة، وخالفوا الكتاب والسنّة، ونبزوا أئمّة الأمّة، وطعنوا فيهم بالسنتهم أنكى فيها من السهام والأسنّة.

قَالَ الإمام أبو حاتِم الرازيُّ: «علامَةُ أهل البدع: الوقيعةُ في أهل الأثَر؛ وعلامةُ الزَّنادقةِ: تسميتهُم أهلَ السُّنَّةِ حَشُويةً، يُريدون إبطالَ الآثار؛ وعلامةُ الجَهْمية: تسميتُهم أهلَ السُّنَّة مُشبّهةً، وعلامةُ القَدَريَّة: تسميتُهم أهلَ الأثَر مُجْبرةً، وعلامةُ المُرْجئَّةِ: تسميتهُم أهلَ السُّنَّةِ مُخالِفةً ونُقصانيَّةً؛ وعلامةُ الرَّافضةِ: تسميتهُم أهلَ السُّنَّةِ ناصبةً. ولا يلحَقُ أهلَ السُّنَّةِ إلَّا اسمٌ واحدٌ، ويَستحيلُ أنْ تَجْمَعَهم هذه الأسماءُ» رواه ابن الطبري في "صريح السنة" (١/ ١٧٩) والهروي في «ذم الكلام وأهله» (١٢٦٦) واللالكائي في «أصول الاعتقاد» (1/9/1).

وعلَق عليه الإمام الصابوني كَثَلَثُهُ في «عقيدة السلف أصحاب

والحقّ، أنّ هؤلاء الفرق هم أولى بتلك النعوت، وأحقّ بهذه الألقاب والأوصاف، على حدّ المثل السائر: بنت الصفا تقول عن سماع.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَثَلَتْهُ في المجموع الفتاوى الا/٥٤): فقد تَبيّن أنّ الذين يُسمّون هؤلاء وأئمّتهم حشوية هم أحقُ بكلً وَصْفِ مَذَمُوم يَذكرونه؛ وأئمّةُ هؤلاء أحقُ بكلً عِلْم نافع، وتحقيق وكشف حقائق، واختصاص بعلوم لم يقف عليها هؤلاء الجهّال المنكرون عليهم، المكذّبون لله ورسوله. فإنّ نبزَهم بالحشوية: إنْ كان: لأنّهم يَرْوُون الأحاديث بلا تمييز، فالمخالفون لهم أعظم الناس قولاً لحشو الآراء والكلام الذي لا تُعرف صحّتُه، بل يعلم بطلانه؛ وإنْ كان: لأنّ فيهم عامة لا يميّزون، فما مِنْ فِرقة من تلك الفرق إلا ومن أتباعها مِن أجهل الخلق وأكفرِهم؛ وعوام هؤلاء هم عمّار المساجد بالصلوات وأهل الذكر والدعوات وحجّاج البيت العتيق، والمجاهدون في سبيل الله، وأهل الصدق والأمانة وكلّ خير في العالم. فقد تبيّن لك في سبيل الله، وأهل الصدق والأمانة وكلّ خير في العالم. فقد تبيّن لك



أن يرجعوا إليهم؛ فيما اختصّهم الله به من الوراثة النبوية التي لا توجد إلا عندهم".

وصدق الإمام الشافعي كَغْلَلْهُ حيث قال، وقد نُسِبَ إلى الرفض: وَاهْتِفْ بِقَاعِدِ خَيْفِهَا وَالنَّاهِضِ يًا رَاكِبًا قِفٌ بِالْمُحَصِّبِ مِنْ مِنًى فَلْيَشْهَدِ التَّقَلَانِ أَنِّي رَافِضِي إِنْ كَانَ رَفْضًا حُبُّ آلِ مُحَمَّدٍ

ورضي الله عن شيخ الإسلام ابن تيمية نَخْلَلْهُ، حيث يقول:

فَلْيَشْهَدِ التَّقَلَانِ أَنِّي نَاصِبِي إِنْ كَانَ نَصْبًا حُبُّ صَحْبِ مُحَمَّدٍ فَلَا بَرِحَ الرَّفْضُ مِنْ جَانِبِي وإِنْ كَانَ رَفْضًا وَلَاءَ الجَمِيع

وتالله، إنَّها السنن، فقد جاء الدور الأهل الباطل الجدد، في طعنهم في أهل الحديث، وغمزهم، ورميهم بأسماء مكذوبة، وتلقيبهم بألقاب مذمومة، للتنقيص منهم، والوقيعة فيهم، وتنفير الناس منهم، مثل قولهم: الغلاة، وأهل التجريح، ونحو ذلك.

وكما يطلق أعداء الإسلام ألقابا مذمومة في الإسلام والمسلمين لتشويه سمعتهم، مثل: التطرّف والمتطرّفين، والأصوليّة والأصوليّين، والرادكاليَّة والرادكاليِّين، والتشدُّد والمتشدِّدِين، والرجعيَّة والرجعيِّين، ونحو ذلك.

ولم تضرّ أهلَ الحديث هذه الألقاب والمعايب ـ مهما كثرت وتنوّعت -، فحسبهم أنّهم متمسّكون بالكتاب والسنّة النبويّة، على الطريقة السلفيّة، والسيرة السويّة، والمحجّة البيضاء النقيّة.

قال الصابوني في «عقيدة السلف» (١١١): «وأصحاب الحديث عِصامة من هذه المعايب، بريئة نقيّة زكيّة، وليسوا إلا أهل السنّة المضيّة، والسيرة المرضيّة، والسبل السويّة، والحجج البالغة القويّة،

وفقهم الله جل جلاله لاتباع كتابه، ووحيه، وخطابه، واتباع أقرب أوليائه، والاقتداء برسوله على أخباره التي أمر فيها أمّته بالمعروف من القول والعمل، وزجرهم فيها عن المنكر منهما، وأعانهم على التمسّك بسيرته، والاهتداء بملازمة سنّته، وجعلهم من أتباع أقرب أوليائه، وأكرمهم وأعزهم عليه، وشرح صدورهم لمحبّته، ومحبّة شريعته، وعلماء أمّته، ومن أحبّ قومًا فهو معهم يوم القيامة بحكم قول رسول الله على: «المرء مع من أحب».

في هذا السياق، تأتي هذه الدُّرَّةُ النَّفيسةُ، والرِّسالةُ الأنيسةُ، والتي تتضمّن بيان قدرِ أهلِ الحديث، ومعرفة مكانتهم ومنزلتهم، وبيان أنَّهم هم الفرقةُ الناجيةُ، والطَّائفةُ المنصورةُ، وأنَّهم هم الأولَى بهذه التَّسميةِ والصِّفةِ مِنْ جميع الفِرَقِ من أهل البدع والضلال، وإن زعمت أنها هي الموسومة بذلك، إذ كل فرقة من الفرق، إنّما اشتُقَ اسمُها من آرائها وأفعالها، أو نسبتها إلى إمامها، ما عدا أهل الحديث، فقد اشتق اسمهم من حديث النبي بَسِيْق، فهم أهله وأتباعه.

أَهْلَ الحَدِيثِ هُمُو أَهْلُ النَّبِي وَإِنْ لم يَصْحَبُوا نَفْسَهُ أَنْفَاسَهُ صَحِبُوا وقد ساق المُصنِّفُ الأدلَّةَ مِنَ المنقولِ والمعقولِ على صحَّةِ مذهب أهل الحديث، وتفضيلهم على غيرهم، وذكر أنّ الأمّة اتّفقت على تهجين الفرق من أهل البدع، وتضليل أهلها.

ومُصنَفُها هو أحمدُ بنُ مُحمَّد بنِ إبراهيم، أبو حامد النَّيْسَابُوري الواعظ المقرئ، المُتوفَّى سنة (٣٦٤هـ)، قال الحافظُ الذَّهبي في اتاريخ الإسلام» (٢٢٤/٨): «رجلٌ فاضلٌ عالِمٌ، ذَكَرَه الحاكمُ، فقال: كان يُعْطي كلَّ نوع من أنواع العلوم حقَّه، وكتب الحديثَ الكثيرَ، ولم يُحدِّث تَورُّعًا، ولَزِمَ مسجِدَه ثلاثينَ سنةٍ، وكانت شمائلُه تُشبِهُ شمائلَ



السَّلَف.سَمِعَ: عبد الله بن شِيرَوَيْه، وأحمد بنَ إبراهيم بن عبد الله، وابنَ خُزَيْمَة، والسَّرَّاج.

وله مصنَّفات تذُلُّ على كماله؛ وتُوفِّق في شوَّال، وله ستٌّ وسبعون سنةً، ولم يُحدِّثْ قطُّ».

وقد صحَّت نسبةُ هذا الجزء إلى مُصنِّفِه قطعًا، ويدُلُّ على ذلك أمور، من أهمَّها:

أنَّ الشَّيخَ العلَّامةَ المُسنِدَ أبا اليُّمْن زيد بن الحسن بن زيد ابن الحَسَن الكِنْدي المُتوَقّى سنة (٦١٣هـ) رواها عنه بسنده المُتَّصِل. والكِنْدي هذا، تَرْجَم له الذّهبي في «السّير» (٢٢/ ٣٤) ترجمةً حافلةً، قال فيه: «الشَّيخُ، الإمامُ، العلَّامَةُ، المُفتِي، شيخُ الحنفيَّةِ، وشيخُ العربيَّةِ، وشيخُ القِراءاتِ، ومُسنِدُ الشَّام، تاجُ الدِّين، أبو اليمن زيد ابن الحسن بن زيد بن الحسن بن زيد بن الحسن بن سعيد ابن عصمة بن حمير الكِنْدِي، البغدادي، المُقرئ، النَّحوي، اللَّغوي، الحنفي، حفظ القرآنَ، وهو صغيرٌ مميِّزٌ، وقرأه بالرِّواياتِ العشر، وله عشرةُ أعوام، وهذا شيءٌ ما تهيَّأُ لأحدٍ قَبْلُه، ثمَّ عاشَ حتَّى انتهى إليه علوُّ الإسنَادِ في القراءات، والحديث».

الثَّاني: أنَّه ثبت سماع هذا الجزء عنه، ووثَّقه بخطِّه، فقد جاء في آخر المخطوط: صدق وبرّ. وكتب أبو اليمن الكندي بخطّه.

الثالث: أنَّه ثَبَتَ فيه رواياتٌ وسماعاتٌ كثيرةٌ على أكابر أهل العلم، منها:

«سمع جميع هذا الجزء على تاج الدين أبي اليمن زيد الكندي بسنده فيه بقراءة الحافظ عزّة الدين ابن الحافظ عبد الغني المقدسي أبو [كذا] بكر محمد بن على بن المظفّر القاسم النُّشبي، وصحّ ذلك، في

ذي القعدة سنة ستمائة في جماعة منهم عبد العزيز بن عبد الملك بن تميم الشيباني. ومنه نقلت».

ومنها: "قَرَأْتُ جميعَ هذا الجزءِ على الإمام العالم العلّمة بقيّة السَّلفِ، رُحلَةِ الوقت فخرِ الدِّين أبي الحسن عليَّ بنِ أحمد ابن عبد الواحد المقدِسي ـ نسع اللهُ ني عربته ـ بسماعه فيه نقلاً من الكِندي بسنده يَسْمَعُه جمالُ الدِّين عبد الله بن علي بن أحمد البشريشي، وولده مُحمَّد في الثَّانية، وصلاح الدِّين مُحمَّد بن أحمد بن بدر بن تبع البعلبكي، وابنه مُحمَّد وفاطمة ابنة شمس الدِّين مُحمَّد بن المسمع، وأختاها ستُ العَربِ في الرَّابِعة وستُ الفقهاء في أوَّل الثَّالثة، وأمهنَّ خديجةُ ابنةُ الفرَّاءُ إبراهيمُ بن عبد الله بن أبي عُمَر؛ وصحَّ وثَبَتَ في يوم السَّبت التَّاسع والعشرين من شوَّالٍ سنةَ تِسْع وثمانين وستِّمائةٍ بمَنْزِل المسمع بسفح قاسيون ظاهرِ دمشق، وكتب علي ابن إبراهيم بن داود بن العطّار الشَّافعي ـ عفا الله عنه ـ حامِدًا لله تعالى ومُصليًا ومُسلَمًا، وفي هذا الجزء بيانُ الفِرقةِ النَّاجية، وحديث أبي أحمد عبيد الله بن مُحمَّد بن أحمد البغدادي، وصحَّ وثَبَتَ».

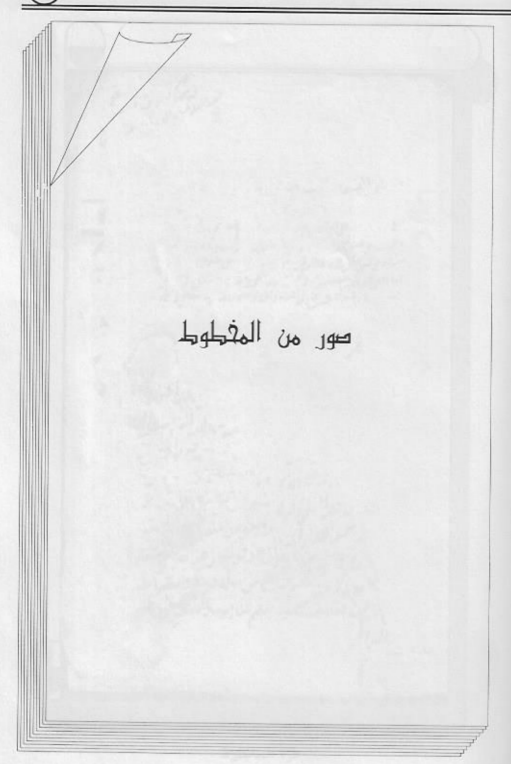
وغيرُ ذلك من السَّماعات، وهي كافيةٌ في إثبات صحَّة نسبةِ هذا الجزء إلى مُؤلِّفِه.

هذا، وقد اعتمَدتُ في تحقيق هذا الجزءِ على نسخةِ نفيسةٍ نادرةٍ، مَصدرُها المكتبةُ الظّاهريَّةُ العامِرةُ، وهي برقم: ٤٥٦٠، وتقع في ١٣ لوحة (١ - ١١) ق، ضمن رسالتَيْن، هذه أوَّلُها، والثَّانيةُ: احديث أبي أحمد عبيد الله ابن مُحمَّد بن أحمد البغدادي ونُسِخَتْ بيد عبدِ الرَّحمن بن عبد الخالق بن مُحمَّد بن هبة الله بن أبي هشام القُرشي الشَّافعي. وقد أصابها تآكل على أطرفها من الأوراق الأولى، فرمزتُ لمواضع ذلك بنقاط متتالية.



وقد قُمْتُ بنَسخِهَا، والتعليق عليها، بحسب جُهدِ المُقلِّ، واللهُ أسأل أن يجعلنا من أهل الحديث المفلحين، ويحشرنا معهم يوم الدين، غير مبدلين ولا مغيرين، فالمرء مع من أحب، آمين آمين، والحمد لله ربّ العالمين، وصلى الله على خاتم النبيين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

> ويئتب عبد المجيد جمعة ليلة الأربعاء ١٩ من شهر شعبان ١٤٢٥ هـ





طرة المخطوط



طرة المخطوط

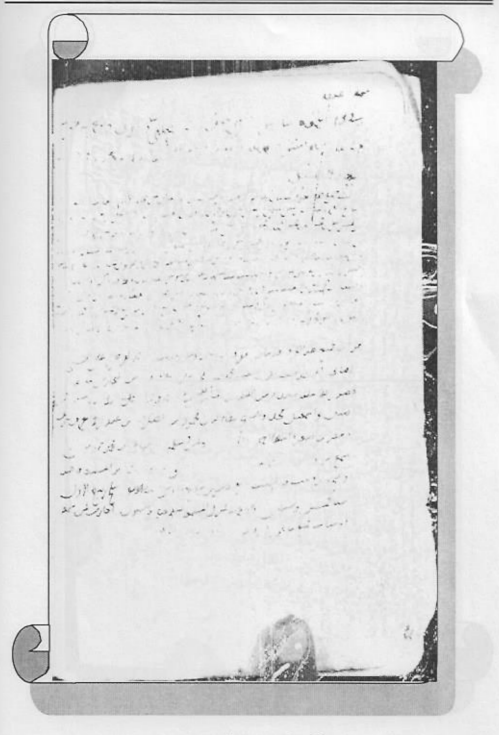


الورقة الأولى من المخطوط

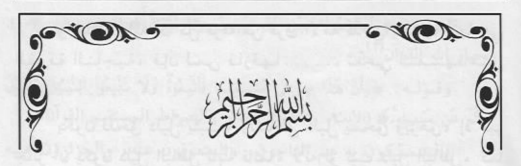


الورقة الأخيرة من المخطوط





آخر الورقة من السماعات



وصلى الله على سيّدنا محمد، وآله، وسلّم تسليمًا.

أخبرنا الشيخ الإمام العلّامة أبو اليُمْن زيد بن الحسن بن زيد بن الحسن الكِنْديُّ رحمة الله عليه في شهور سنة إحدى وستمائة قال: أخبرنا الشيخان أبو عبد الله الحسين، وأبو محمد عبد الله، ابنا علي ابن أحمد قالا: حدثنا الشيخ أبو منصور محمد بن محمد بن عبد العزيز العُكبَري قال: أخبرنا أبو سهل محمود بن عمر بن جعفر قراءة عليه بـ عكبر قال: أنبأنا أبو علي الحسن بن محمد الحسن السرخسي قال: سئل أبو حامد أحمد بن محمد بن إبراهيم المقرئ عن قول النبي على أنه قال: «ستفترق أمّتي على ثلاث وسبعين فرقة (۱)؛ منها فرقة ناجية من تلك الفرق، وبعده تبيّن أنّ النبي على كان من أهل الحديث.....

فقال: الفرقة الناجية هي الفرقة الموسومة بأصحاب النبي ﷺ. . . الفرق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٥٩٦)، والترمذي (٢٦٤٠)، وابن ماجه (٣٩٩١) عن أبي هريرة وَلَيْهُ؛ وأوْله: «افْتَرَقَتِ اليَهُودُ عَلَى إِحْدَى أَوْ اثْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَتَفَرَّقَتِ النَّصَارَى عَلَى إِحْدَى أَوْ اثْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وسَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثٍ وسَبْعِينَ فِرْقَةٍ»؛ وقال الترمذي: حديث حسن صحيح. وصححه الشيخ الألباني بشواهده في «الصحيحة» (٢٠٣).

والدليل عليه أنَّ كلِّ فرقة من فرق الأمَّة تَدَّعي لِنفسها أنَّها هي الفرقة الناجية، فإن لمن فارقها..... تدّعي لنفسها مثل ذلك

يكون للحق دليلٌ يثبت، وللباطل دليلٌ يمحق ويزهق، إذ غير جائز أن يكون دليل الباطل ثابتًا قائمًا، لأنّه لو ثبت دليل الباطل، كما ثبت دليل الحقّ، لاشْتَبَه الحقُّ والباطل، ويَحير المتأولُّون، وحاشا لله من أن يفعل ذلك.

قَالَ الله تَـعَـالَــي: ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُّ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ رَهُوقًا ١١٠ ﴾ [الإسراء: ٨١].

وقال جلَّ ثناؤُه: ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ ﴾ [الأنبيّاء: ١٨]. وقال جلّ وعزّ: ﴿فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآةً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَّكُثُ فِي ٱلْأَرْضُ﴾ [الرّعد: ١٧]. هذا بعد قوله جلّ وعزّ: ﴿كَنَالِكَ يَضُرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقُّ وَٱلْهَطِلُّ ﴾ [الرّعد: ١٧] أي مثل الحقّ والباطل.

فلمّا وجب ما ذكرناه وجب أن نطلب الدليل الذي ثبت، ويدلّ على الفرقة الناجية، فطلبنا ذلك فوجدنا كتابَ الله رهُّكُ يدلُّ على ذلك، وسنَّةُ رسول الله ﷺ تشهد به، واتَّفاقَ الفِرَق كلُّها تُصرِّح بذكره، والأخبارَ المأثورة عن السلف تصحّحه، والطبائع السليمة تتسارع إلى قبوله.

أمَّا كتاب الله عَنْ ودلالته عليه بقوله عَنْ : ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِّي هُدَّى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ ١٤٥﴾ [طله: ١٢٣]. قسيل فسي تفسيره: إنَّ مَن اتَّبع القرآن جِيرَ من الضلالة في الدنيا، والشقاء في الآخرة(١).

<sup>(</sup>١) هو مروى عن ابن عبَّاس ﴿ أَمَّا، ولفظه: التضمّن الله لمن قرأ القرآن، واتَّبع ما فيه أن لا يضاً في الدُّنيا، ولا يشقى في الآخرة؛ أنظر اتفسير الطبري؛ (١٩١/١٦).

قوله: ﴿وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبّلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرّقُواْ﴾ [آل عِـمرَان: ١٠٣]. وحبل الله القرآن<sup>(١)</sup>.

وقـولـه: ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهٌ وَلَا تَنْبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِۦٛ﴾ [الأنعام: ١٥٣] / دينه، والصراط المستقيم القرآن. ٢/أ

فالمتمسّكون به هم الناجون، والمتفرّقون عنه، والمؤثرون عليه غيره، هم الهالكون.

فأمّا سنّة رسول الله ﷺ الشاهدة به فقولُه ﷺ: «إنّي تاركٌ فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا كتاب الله جلّ وعزّ، وسنّتي (٢٠).

وقوله ﷺ: "من تمسّك بسنّتي عند فساد أمّتي فله أجرُ سبعين منكم "(").

وقوله: «ليُذادن (٤) رجال يوم القيامة عن حوضي كما تذاد غرائب الإبل» القصة، ثم قال في آخرها: «فيقال: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعدك. فأقول: سحقًا» (٥).

وسائر السنن التي تكثر على الإحصاء، وتدلّ على ما ذكرناه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في «الموطأ» (٢٦١٨) بلاغا؛ وللحديث شواهد يتقوَّى بها، كما في
 «الصَّحيحة» (١٧٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطاراني في «الأوسط» (٥٤١٤) ومن طريقه أبو نعيم في «الحلية» (٢٠٠/٨) عن أبي هريرة ولله أبد أبه إلا أنه قال في الأخير: «لَهُ أَجُرُ شَهِيدٍ» بدل «فَلَهُ أَجُرُ سَبْعِينَ مِنْكُمْ»؛ وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٨/١): رواه الطبراني في «الأوسط»، وفيه محمَّد ابن صالح العدوي، ولم أر من ترجمه، وبقيَّة رجاله ثقات. وله شاهد عن ابن عبَّاس على المفظ: «مانة شهِيدِ»، أخرجه ابن بشران في «الأمالي» (٥٠١ و ٧٠٠)؛ وفيه الحسن بن قتيبة الخزاعي المدائني. قال فيه الذهبي في «الميزان» (١٨/١): هالك، وانظر «الضَّعيفة» (٣٢٦).

 <sup>(</sup>٤) أي ليُطُردن كما في «النَّهاية في غريب الحديث» (٢/ ١٧٢).

<sup>(</sup>ه) أخرجه مسلم (٢٤٩) عن أبي هريرة ١٩٥٥ وله شاهد عن أمّ سلمة وسهل بن سعد في «الصّححم».

وأمّا اتّفاق الفرق كلِّها التي تشهد وتصرّح بما ذكرناه ممّا اتّفق عليه الفرق المختلفون كلُّهم على أنَّ الفرقة الناجية هي الفرقة المتمسَّكة بكتاب الله على، فلم تفارقُه، وتمسّكت بسنّة رسول الله على، فلم تخالفها.

فلمّا دلّ الكتاب، والسنّة، واتّفاق الأمّة\على أنّ الناجية من الفرق هي التي تمسّكت بكتاب الله عزَّ ذكره، وسنّة رسوله عليه النونا في أهل هذه الصفة، وطَلَبْنَاهم فلم نجدهم غيرَ أهل الحديث، وذلك أنَّا وجدنا الله تعالى ذكرُه، سَمَّى كتابَه حديثًا فقال عزَّ ذكره: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبًا مُتَشَبِهًا مِّثَانِيَ الزُّمر: ٢٣].

وقال جلِّ ذكره: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ خُكُمًا﴾ [المائدة: ٥٠]. وقــال جــلّ ثـــنــاؤه: ﴿ أَفِنَ هَٰذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۚ وَتَضْحَكُونَ وَلَا

نَتَكُونَ (١) [النَّجْم: ١٠،٥٩].

وقــولــه ﷺ: ﴿فَنَدَرْنِي وَمَن يُكَذِبُ بِهَٰذَا الْمَلِيثِ ۚ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ١٤٤ ﴾ [الفئلم: ٤٤]. إلى غير ذلك من الآيات التي سمّى كتاب الله فها حديثا.

ثم ما لا يَخفي على جاهل، وعالم، أنَّ سُنَن رسول الله عليه تُسمَّى حديثًا؛ فإذًا كتابُ الله جلِّ وعزِّ هو الحديث، وسننُ رسوله ﷺ هو(١١) الحديث؛ فالمتمسّكون بها إذًا هُمْ أهلُها، وأهلُها إذًا هم أهلُ الحديث، وهم النَّاجُون، الذين لا يضلُّون في الدنيا، ولا يَشْقُون في الآخرة، لأنَّهم المتَّبِعُون لهما؛ ومَنِ اتَّبعهما فهو المهتدي، المفلح، الفائز، الناجي.

فَقَدْ بَانَ، واتَّضحَ بما ذكرته، أنَّ أهل الحديث هم الفرقة الناجية.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعل الصواب: هي.

وأيضًا، فإنَّ الله تعالى قال في صفة رسول الله ﷺ: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ٢ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى لُوحَىٰ ١٤٠٥ [النَّجْم: ١٤٠٣، وقال: ﴿وَأَنَّبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ﴾ [الأحزَاب: ٢]، وقال: ﴿وَلَا تَنَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ﴾ [صَ: ٢٦] ، وقــــال: ﴿وَأَنِ ٱحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَاۤ أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُ أَهْوَآءَهُمْ ﴾ [المائدة: ٤٩]، وقال: ﴿وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِكُ ﴾ [الـمـومـنـون: ٧١]، وقـال: ﴿فُلْ مَا أَسْتُلُكُو عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلثَّكَلِّفِينَ ﴿ إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ الْمَا ﴿ فُلُ لَّآ أَنَّهُ أَهْوَآءَكُمْ قَدْ صَكَلَتُ إِذًا وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ قُلَّ إِنِّي عَلَىٰ بَيِنَةِ مِن رَّبِّي﴾ [الأنعام: ٥٧،٥٦]، وقال: ﴿قُلْ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنَ أَبُدِّلُهُ، مِن تِلْقَآبِي نَفْسِيَّ إِنْ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۗ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ (إِنَّ ﴾ [يُونس: ١٥]؛ وما شابهها من الآيات التي أخبر فيها عن رسول الله ﷺ أنَّه اتَّبع ما أُوحِيَ إليه، ولم يَتَكَلَّفُ مِن تِلقَاء نفسِه، ولم يتبع هواه، ورأيه؛ وأمره بها أمرًا، ونهاه عن اتّباع الهوى نهيًا. والهوى هو الرأي، والرأي هو الهوي، فإذا نهاه عن الهوى فقد نهاه عن الرأي.

وأمّا أمره باتّباع الوحي، والحكم به، فقد أمره باتّباع الكتاب الذي يُسمَّى حديثًا، وأمره بأن يكون من أهله.

وقد أمره إذًا بأن يكون من أهل الحديث، ونهاه عن أن يكون من أهل الحديث، ونهاه عن أن يكون من أهل الرأي والهوى؛ فقد بَانَ، واتَضَحَ بما ذكرناه أنّ النبيّ على الله عن أهل الحديث، بلى إنّه كان سيِّدَهم، وإمامَهم؛ والمأمور بأن يُتَبع، ويُقتدى به.

ثم أمر جلّ وعزّ الأمّة قاطبةً باتّباعِه، وطاعتِه، فقال: ﴿وَأَطِيعُواْ اللّهُ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ ﴾ [النّغَابُن: ١٢]، وقال: ﴿وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُمّتَدُونَ ﴾ [الأعرَاف: ١٥٨]، وقال: ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً



أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدً ﴿ إِنَّ ﴾ [النُّور: ٦٣]، وقال: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَنْسُونُ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَّرَ ٱللَّهَ كَذِيرًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٢١].

وإذا أمر الله على أمَّتَه باتِّباعِه، وأُخْذِ ما يُؤْتِيهِم، والانتهاءِ عمَّا ينهاهم، فقد أمرهم بأن يكونوا من أهل الحديث، ونهاهم عن أن يكونوا من أهل الهوى والرأي.

فإنْ تعلُّق مُتعلِّق لضَعْفِ عقله، وقصور علمه، بقول الله على: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَّا أَرَنكَ ٱللَّهُ [النِّسَاء: ١٠٥]، وزعم أنَّ الله رَبُّك قد أمره أن يحكم بالرأي لقوله: ﴿ مِمَّا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ [النِّساء: ١٠٥].

فليعلم الجاهل أنَّ الله ﷺ، لم يطلق له الحكم بما رأى من قِبَل نفسِه، لكن أمره أن يحكم بما أراه، وما أراه الله فهو الكتاب الذي أنه له عليه، وأراه فيه أحكامَه، وفرائضَه؛ والكتابُ الذي أنزله الله إليه هو الذي سمّاه الله حديثًا بقوله: ﴿ زَلَّ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ [الزُّمر: ٢٣]، ومما ذكرناه من الآيات في صدر هذه المسألة، فقد أمره الله عزّ ذكره أن يحكم بالحديث، وكان معنى قوله: ﴿لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَٱ أَرَبْكَ اللَّهُ ﴾ [النِّساء: ١٠٥] إذًا حقق، أي ليحكم بين الناس بما أراك الله في الكتاب الذي أنزله عليك هو الذي يُسمّى حديثاً ؛ فكأنّه قال: فاحكم بين الناس بالحديث، لأنَّه الذي أراكه الله، ولا تخالفه إلى غيره من الهوى والرأى، فتكون من الظالمين بقوله تعالى: ﴿وَلَهِنِ ٱتَّبَعْكَ أَهْوَآءَهُم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ [النَّقَـرَة: ١٤٥].

فإن تعلَّق أهل كلِّ فرقة بما ذكرناه، وزعم كلِّ واحد منهم أنَّه هو

المتمسِّك بكتاب الله، وسنَّة رسوله ﷺ، وأنَّه هو المستحقُّ النَّجاةَ لتمسُّكه بهما.

قيل لمنْ تعلَّق بذلك كائنًا من كان: أَلَيْسَ قد تَحَقَّقْتَ، وتيقَّنْتَ، أنَّك، لو لم تكن متمسِّكًا بهما، لم تستحقَّ النَّجاة؟!

فإذا قال: بلي. ولا بد منه.

قيل: أفليس التمسّكُ بكتابِ الله، وسنَّةِ رسوله على هو السَّبيلَ إلى النَّجاة؟!

فإذا قال: نعم!

قيل: أو ليس كتابُ الله جلَّ وعزّ هو الحديثَ الَّذي أنزله الله، وتُتْلَى عليه تلك الآيات الَّتي تلوناها في صدر هذه المسألة؟!

فإذا قال: بلي.

قيل: أو ليس سنَّة رسول الله ﷺ هو الحديث؟!

فإذا قال: يلى.

قيل: أفليس التمسّك بها هو الكون من أهلها؟!

فإذا قال: بلي.

قيل: أفليس طريق/ النَّجاة إذًا هو الكون من أهل الحديث؟! ٢/ب فإن قال: لا.

> أُعيد عليه الفصل من الكلام، وحُقّق عليه حتَّى يُقرَّ به طوعًا أو كَرْهًا، لأنَّه لا يجد مَهْرَبًا ومَحِيصًا. إذًا حقّق عليه المطالبة.

> > فإن قال: بلي!

قيل: فقد بان إذًا أنَّ الفرقة النَّاجية هي الفرقة الموسومة بأهل



1/4

الحديث، وأنَّ من خالفها هي الهالكة، وإن كان من أهل هذه الفرقة فهي النَّاجية .

فَكُنْ مِنْهَا تَنْجُ بِرَحْمَةُ الله، ولا تَفَارِقُهَا فَتَهْلَكُ بِخُذَلَانِ الله. فهذا ما أردنا بيانه، وبالله التَّوفيق.

ثُمَّ اعلموا \_ رحمكم الله \_ أنَّ أسامي فرق الدِّيانات، وخاصَّة فرق الإسلام مشتقَّة مِن أفعالها، واختياراتها.

وذلك أنَّ الشِّيعةَ، إنَّما سُمِّيَت شيعةً، لأنَّهم شَيَّعوا عليًّا عليه السلام إلى مُنَازِلَةِ من نَاوَأُه، وقَاتَلُه.

والخوارج، إنَّما سُمُّوا به لخروجهم عَلَى عليِّ بنِ أبي طالب رَبِّيُّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ

والمعتزلة، إنَّما سُمِّيت معتزلةً لاعتزالهم مجلسَ الحَسَن تَخَلَّقُهُ، ومجالسَ أهل الحقِّ حين أظهروا القُول بالقَدر.

وقيل: إنَّهم سُمُّوا معتزلةً لاعتزالهم أمْرَ عليٌّ، ومعاوية عليهما السَّلام. وليس كذلك، بل الأوَّل أصوب.

ثمَّ كذلكَ الجهميَّة، إنَّما نُبِزُوا بها لاختيارهم رأيَ جهم بنِ صفوان، واتَّبَاعِهم إيَّاه.

وكذلك القدريَّة، لخوضهم في قدر الله، وإنكارهم قَدَرَ الله لأعمال خلقه.

ثمَّ كذلك أهل الرَّأي، لاتِّباعهم آراءَهم في كتاب الله، وسنن رسوله على، / وتحكيمهم إيَّاها فيهما.

وكذلك الرَّافضة، سُمّوا رافضةً لرفضهم إمامةً أبي بكر،

ثمَّ كذلك الكرَّاميَّة، إنَّما نُسِبوا إليها لاتِّباعهم محمَّدَ بنَ كَرَّامٍ، واختيارِهم مذهبَه، واتّباعِهم إيَّاه.

فإذا كانت الأسامي، إنّما اشتُقَّتْ من أفعال الفرق واختيارها، فكلّ اسم نُبز به فرقةٌ فهو إذًا دالٌ على فعلها، واختيارها؛ وإنَّما وقعت عليها، ونُسبت إليها، ونُبزت بها عند إحداثهم إيَّاها.

فكذلك إنَّما نُبِزَ<sup>(۱)</sup> أهلُ الحديث بهذا الاسم، ووُسِمَ بهذه السِّمَةِ لاشتغالهم، وإيثارهم إيَّاه على ما سواه، وتمسُّكهم به، وتركهم مفارقته في الابتداء والانتهاء؛ فهم إذًا المتمسِّكون به، والمتعلِّقون بحبله، وهم إذًا النَّاجون، المهتدون، الفائزون، المفلحون.

وأمَّا العبرة الصَّحيحة فما لا يخفى على متديِّن عاقل، أنَّ رسمَ كلِّ ملك، وإمام، ورئيس، ومتغلِّب، وصاحب مذهب عالم، إنَّما يبقى ويرفع ويثبت في بلده، وصُقعه (٢) الَّذي وُلدَ ونشأ فيه، وفي المواضع الَّتي أقام بها، والبلاد الَّتي تضاهيها وتقاربها دون ما تباعد عنها من البلدان، ونأى عنها من المراكز، كما بقى رسم الأمويَّة بالشَّام وما والاها، ورسم العبَّاسيَّة بالعراق وما داناها، ورسم السَّامانِيَّة (٣) بما

 <sup>(</sup>١) النَّيِزُ بالتَّحريك: اللَّقب، والجمع الأثبازُ؛ والنَّبْرُ بالتَّسكين: المصدر؛ تقول: نَيزَهُ يَثْبَرُهُ
نَبْرًا، أي لَقْبه، وفلان يُنْبَرُ بالطّبيان، أي يلقّبهم، شُدَد للكثرة، وتنابزوا بالألقاب، أي
لقب بعضهم بعضًا «الصحاح» (٣/ ٨٩٧).

 <sup>(</sup>٢) الصُّقّع . بالضّم .: النّاحية؛ ويقال: ما أدري أين صقّع ، أي ذهب. وفلانٌ من أهل هذا الصُقّع ، أي من هذه النّاحية. «الصحاح» (١٢٤٣/٣).

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى رجل فارسي اسمه سامان، وكان مجوسيًا، وكان ينتسب إلى الأكاسرة، ثم اعتنق الإسلام، وهم من الروافض، شمل حكمهم ما وراء النّهر، وخراسان، وسجستان، وجرجان، وطبرستان، والرّي، وكرمان، وكانت بخارى عاصمتهم، ودام ملكهم ما بين (٢٦١هـ إلى ٣٩٠هـ).

انظر «موجز التَّاريخ الإسلامي» أحمد العسيري (٢٢٢) وكذا «المنتظم» (١٤١/٥).



وراء النُّهر وحواليها، حتَّى إنَّ طلَّابها إيَّاها يقصدون بطلبهم لها، ولا يؤمّون غيرها في وقت طلبتهم لما يريدونها منها.

وكذلك شأن المذاهب، فإنَّه يغلبُ على كلِّ إقليم، وبلد، ٣/ ب وصُّقع، مذهب إمامهم الَّذي يأتمُّون به، ويقتدون بآرائه/ ، كما غلب على الحجاز وما والاها مذهب مالك بن أنس تَخْلَتْهُ، وعلى "تِهَامة"، ومصر وما والاها مذهب الشَّافعي، وعلى خراسان وما والاها مذهب الكوفيّين لظهور أئمَّة ذلك المذهب بها، وعلى العراق وما والاها أحمد بن حنبل، وعلى طوس وما والاها مذهب محمَّد بن أسلم، وعلى بلخ وما والاها من الترمذ وغيرها مذهب جهم بن صفوان، وعلى الكوفة وما والاها مذهب الشّيعة.

فكذلك العبرة الصَّحيحة تدعو طالبي سنَّة محمَّد عَيْ، وآثاره، وسيره، ومذاهبه إلى أن طلبوها من مواضع مولده ومنشأه وأماكن مقامه وإنفاذ أحكامه وإظهار نبوَّته ومركز شريعته، ومهبط وحي الله رهالله وأحكامه، وأن لا يقصدوا بطلبها إلَّا منها، يتوجُّهوا في طلبها إلَّا نحوها(١)، وهي مكَّة والمدينة وما والاهما وضاهاهما، ولا خفاء لظهور مذهب الحديث عليهما، وعلى ما والاهما في جميع أسبابهم ومتصرّفاتهم حتَّى لا يَعْرف الصَّغيرُ والكبير منهم غيرَ ذلك، ولا يتوارث الخلف منهم عن السَّلف إلَّا ذلك المذهب.

فهو إذًا المذهب الَّذي كان عليه محمَّد على وأصحابه، فهذا وجه دلالة للعبرة الصَّحيحة على صحّة مذهب الحديث، وأهله.

وأيضًا؛ فإنَّ الطُّبائع تتنافر عمَّن تبرًّأ من الرَّأي والهوى، ولا تتبرًّأ من الألقاب الّتي لقبت بها المذاهب، كالشّيعة، والخوارج، والمرجئة،

Free downloading facility of Videos, Audios & Books for DAWAH purpose only, From Islamic Research Centre Rawalpindi, www.ircpk.com

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل؛ ولعلُّ الصُّوابُ: وألاُّ يتوَجُّهوا في طَّلَبها إلاَّ نَحْوَها.

والقدريَّة وغيرها من سائر المذاهب، ولا تلحقه من الكلِّ اللَّائمة والتَّعيير، بل تسكن النُّفوس عند التبرّي/ منها كلِّها؛ حتَّى إذا تبرَّا ٤/أ المتبرِّئ من الحديث أقبلت عليه قلوبهم بالإنكار، والألسن بالطّعن، واللَّائمة بالتهجين.

فعُقِلَ أَنَّ الحديث له موقع من الدِّين، ومحلّ من الإسلام، وموضع من النُّفوس السَّليمة، ليس لغيرها من المذاهب.

فليس يدّعي أحد من فرق الأمَّة البراءة من الحديث، ولا جعله مذهبًا؛ بل أجمعوا جميعًا على تكفير من اعتقد ذلك، وأطلقه.

وقد وُجد في الأمَّة فِرقةٌ، بل فِرق، يعتقدون إبطال ما سوى الحديث، ويُهَجِّنون المذاهب الَّتي خالفت الحديث ويبطلونها، ففي ذلك أعظم دلالة على أنَّ مذهب الحديث وأهله، هو الأصل الَّذي لا يرغب عنه إلَّا من سَفِه نفسه، وجهل من أمر دِينِه ما كان ينبغي أن يعلمه.

وأيضًا، فإنَّ العقل الصَّريح يشهد على صحَّة مذهب الحديث، وتفضيلها على غيرها<sup>(۱)</sup> من المذاهب، وذلك أنَّ كلّ ذي مذهب، نُبز بلقب من الألقاب، إذا أخذ نسبَه لُقِّبَ به، وَسَمَهُ مذهبه إلى من أحدثه واخترعه، وأنَّه إذا صرف عن أمره نسبه إلى غير النَّبيِّ عَيِّق، كالشِّيعة فإنَّ المرجوع في قولها إلى تشييعهم عليًّا، على أقاويله، وآرائه.

والخوارج؛ فإنَّ مرجوع أمرهم إلى نسبة ذلك إلى خروجهم عَلَى عليِّ عليِّ ، ومفارقتهم إيَّاه في تحكيمِه.

وكذلك سائر المذاهب؛ فإنَّ منتهاها إلى أئمَّتهم، ورؤسائهم، كالجهميَّة إلى جهم، والقدريَّة إلى معبد الجهني وذَوِيه، وغير ذلك من المذاهب، فإن أحدث أهل الحديث وسائر الفرق كلّها بنسبة الحديث،

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل؛ ولعلُّ الصُّواب: تفضيله على غيره.



:/ب لم ينسبوه إلَّا / إلى النَّبيِّ عِنْ دون غيره؛ فهو إذًا الأصل المعتمد، والمذهب الموثوق، وبالله التوفيق.

وأيضًا فإنَّ الأخبار الواردة المأثورة عن النَّبِيِّ ﷺ، وعن السَّلف الصَّالحين، ينطق بصحَّته؛ وذلك أنَّ المتديِّن المتحقّق بكثرة الحديث، لو تتبُّع الأخبار لوجد عن النَّبِيِّ ﷺ، وعن الصَّحابة، والتَّابعين أخبارًا تنطق بتهجين هذه المذاهب كلّها، وتضليل أهلها، مثل الخبر الُّذي رُوي عن النَّبيِّ ﷺ في القدريَّة والمرجئة، وقوله ﷺ: «لَعِنَتْ القَدَرِيَّةُ وَالمُرْجِئَةُ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينَ نَبِيًّا »(١).

وقوله ﷺ: «صِنْفَانِ مِنْ أُمَّتِي لا تَنَالُهُمْ شَفَاعَتِي، وَلَيْسَ لَهُمْ في الإِسْلام نَصِيبٌ القَدَرِيَّةُ وَالمُرْجِئَةُ" (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في االسنَّة" (٣٢٥ و٩٥٢)، والطبراني في االكبير" (٢٠/٢٠) وفي "مسند الشاميين" (٤٠٠)، والبيهقي في «الاعتقاد» (ص٢٣٧) وفي االقضاء والقدر" (٤٢٧) من طريق بقية عن أبي العلاء الدُّمشقى عن محمَّد بن جُحادَة عن يزيد بن حُصيْن عن معاذ ابن جبل فَشْقِنَهُ مُوفُوعًا به، وقال الهيشمي في «مجمع الزُّوائد» (٧/ ٢١٦): رواه الطَّبراني، وفيه بقية بن الوليد، وهو ليِّن، ويزيد بن حصين لم أعرفه. وضعَّفه أيضًا الشَّيخُ الألباني في اظلال الجنَّة"؛ وللحديث شواهد عن جمع من الصَّحابة، منهم ابن عمر، وعلى، وأبو هريرة، وأبو أمامة ١٠٠٨ وكلُّها، إمَّا ضعيفة أو ضعيفة جدًّا، لا يرتقي بها الحديثُ إلى درجة الصَّحَّة، وانظر «الضَّعيفة» (٣٧٨٥ و٥٥٨١).

 <sup>(</sup>٢) لغَّق المصنّف بين حديثين، فالطّرف الأوّل، أعنى قوله: «صِنْفَانِ مِنْ أُمِّتِي لا تَنَالُهُمْ شَفَاعَتِي القَدَرِيَّة وَالمُرْجِئَة الخرجه أبو نعيم في االحلية» (٩/ ٢٥٤)، وابن بطة في االإبانة ا (١٢٢٠ و١٥٢٣)؛ وضعَّفه الشَّيخ الألباني في "ضعيف الجامع" (٣٤٩٦). وروي أيضًا عن جابر وابن عبّاس ﷺ، ولا يصخ.

وأمَّا الطُّرف الثَّاني، أعني قوله: اصِنْفَان مِنْ أُمَّتِي لَيْسَ لَهُمَا في الإِسْلام نَصِيبٌ المُرْجِقَة وَالْقَدَرِيَّةِ اللَّهِ عَبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ عِبَّاسَ ضعيف، فيه على بن نزار، قال الدَّهبي في االميزان (٣/ ١٥٩): اشتهر بهذا الحديث؛ قال ابن عدى: هذا مما أنكروه على على، وعلى والده. وقال الحافظ في االتَّقريب،: ضعيف، ورواه الترمذي من طريق آخر، وإسناده ضعيف أيضًا، فيه سلام بن أبي عمرة، وهو ضعيف كما في االتَّقريب!، والحديث ضعَّفه الشَّيخ الألباني في اضعيف السُّنن؟؛ وفي الباب عن جابر وابن عمر وأبي سعيد الخدري.

ومثل ما رُوِيَ أنَّه قال ﷺ: «القَدَرِيَّةُ مَجُوسُ هَذِهِ الأُمَّةِ، وَالمُرْجِئَةُ يَهُودُهَا»(١).

ومثل ما رُوِيَ في شأن المُحْدَثِين في الدِّين، ولعنته إيَّاهم<sup>(٢)</sup>. ومثل ما رُوي في الرَّافضة، وما أمر بقتالهم وإخراجه إيَّاهم عن الإسلام<sup>(٣)</sup>.

ومثل ما روي في الخوارج، وما نسبهم إلى الخروج من الدِّين (٤). ومثل ما روي فيمن يقول: «الإيمان باللِّسان...»(٥)؛ وغير ذلك.

(۱) أخرج الطّرف الأوّل منه أبو داود (٤٦٩١) عن ابن عمر وأمّا به، وتمامه: "إِنْ مَرِضُوا فَلا تَعُودُوهُمْ، وَإِنْ مَاتُوا فَلا تَشْهَدُوهُمْ، وحسنه الشّيخ الألباني في "ظلال الجنّة" (٣٣٨)، وأمّا الطّرف النّاني من الحديث فلم أجده، وإنّما رواه عبد الله بن أحمد في "السنّة" (٧٢٣)، واللالكائي في "أصول الاعتقاد" (١٨٠٩)، وابن شاهين في "الكتاب اللّطيف" (١٢) عن سعيد بن جبير موقوفًا، ولفظه: "المُرْجِئَةُ يَهُودُ القبْلَة"؛ وفيه المغيرة بن عُتيبة بن النهاس، سكت عنه البخاري في "التّاريخ الكبير" (١٣٨٥)، وسمّاه: مغيرة بن عيبتة بن عابس، لكن تعقّبه ابن أبي حاتم في "بيان خطأ البخاري" (٣٣٥) فقال: وإنّما هو النهاس، سمعت أبي يقول: إنّما هو مغير بن عتيبة بن نهاس، وليس للعابس معنى. وذكره ابن حبّان في "الثقات" (١٠٩٥).

(۲) يشير إلى ما رواه على هي مرفوعًا: «المدينة حرم»، ما بين عائر إلى كذا، من أحدث فيها حَدَثًا، أو آوى مُحْدَثًا، فعليه لعنة الله والملائكة والنّاس أجمعين، لا يُقبل منه صرف ولا عدل أخرجه البخاري (١٨٧٠) ومسلم (١٣٧٠)؛ وله شاهد عن أنس.

(٣) يشير إلى ما رواه عبد بن حميد (٦٩٨) عن ابن عباس المسلم مرفوعًا: اليكون في آخر الرَّمان قوم يُنْبَرُون الرَّافضة، يرفضون الإسلام ويَلْفَظُونه، اقْتُلُوهم فإنهم مشركون، وإسناده ضعيف، فيه عمران بن زيد الثعلبي. قال الحافظ في التَقريب، لين؛ وشيخه حجاج بن تميم الجزري. قال الحافظ: ضعيف.

(٤) ورد ذلك عن جمع من الصحابة منهم عن على الله منهم عن على المربعة المستخرَّة في آخِر الرَّمَانِ قَوْمٌ أَحْدَاثُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ البَرِيَّةِ، يَقْرَءُونَ القُرْآنَ لا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرِقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَإِذَا لَقَيْتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّ في قَتْلِهِمْ أَجْرًا، لِمَنْ قَتَلَهُمْ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القِيَامَةِ الْخرجه البخاري (٣٦١١) ومسلم (١٠٦٦).

(٥) يشير إلى ما رواه ابن ماجه (٦٥) من حديث علي رضي مرفوعًا: «الإيمان معرفة بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالأركان»، وهو حديث موضوع كما قال الألباني في «الضعيفة» (٢٢٧١).

ولا نجد في أخبار رسول الله ﷺ، ولا في أخبار الصَّحابة، والتَّابِعِينَ وَيَثِّينَ خبرًا، فيه تهجين الحديث وأهله، بل نجد فيها مدائح الحديث والسُّنن، والمتمسِّكين به، والأمر بالعضِّ عليها، وترك مفارقتها؛ فدلُّ على ما ذكرناه، \_ وما لم نذكره مما تركناه مخافةً التَّطويل - على صحَّة مذاهب أهل الحديث، ونجاةِ أهلهِ من ضلالةِ الدُّنيا، وشقاء الآخرة.

وإلى الله نَرغب في أن يُحْيِينا عليه، ويُميتنا عليه، ويَبعثنا عليه، إنَّه وليٌّ.

وما ذكرنا على رؤوس الملأ / في المجلس، وما تُكلِّم به في هذا البَاب بحَمْد الله ومنَّه كاف آخر هذا الفنَّ.

1/1



## فهرس المحتويات

| الصفحة |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |   |   |   |   | 8 | gi | 740 | الر |  |  |      |     |          |    |    |     |    |     |    |
|--------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|---|---|---|----|-----|-----|--|--|------|-----|----------|----|----|-----|----|-----|----|
| ٥      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |   |   |   |   |   |    |     |     |  |  | <br> |     |          |    |    | نة  | ده | ەق  | 11 |
| ۱۳     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |   |   |   |   |   |    |     |     |  |  |      | وط  | <u>b</u> | ٠. | ال | ىن  |    | ور  | 0  |
| 11     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |   |   |   |   |   |    |     |     |  |  |      |     |          | نق | 2  | الم |    | نصر | ال |
| ۳۷     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |   |   | • |   |   |    |     |     |  |  | 1    | يات | و        | حت | ۰  | 11  | س  | پر  | فز |
|        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  | Ξ | ] | [ | = |   | -  |     |     |  |  |      |     |          |    |    |     |    |     |    |

